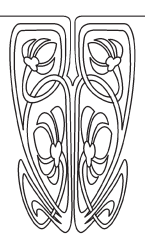








## НАУЧНЫЙ ОТДЕЛ



## **ЛИТЕРАТУРОВЕДЕНИЕ**

Известия Саратовского университета. Новая серия: Филология. Журналистика. 2021. Т. 21. вып. 4. С. 412—419

Izvestiya of Saratov University. Philology. Journalism, 2021, vol. 21, iss. 4, pp. 412–419
https://bonjour.sgu.ru
https://doi.org/10.18500/1817-7115-2021-21-4-412-419

Научная статья

УДК 821.161.1.09-31+821.111(73).09|19/20|+929Достоевский

## Американский «подпольный дух»: повесть Ф. М. Достоевского «Записки из подполья» и литература США второй половины XX века

О. Ю. Панова

<sup>1</sup>Московский государственный университет имени М. В. Ломоносова, Россия, 119991, г. Москва, ГСП-1, Ленинские горы, д. 1

<sup>2</sup>Институт мировой литературы имени А. М. Горького Российской академии наук (ИМЛИ РАН), Россия, 121069, г. Москва, ул. Поварская, д. 25A

Панова Ольга Юрьевна, доктор филологических наук, профессор, <sup>1</sup>профессор кафедры истории зарубежной литературы; <sup>2</sup>ведущий научный сотрудник отдела литератур Европы и Америки новейшего времени, olgapanova65@gmail.com, https://orcid.org/0000-0002-2520-120X

Аннотация. Повесть Ф. М. Достоевского «Записки из подполья» с середины XX в. оказывает существенное воздействие на литературу США. Произведения крупнейших авторов, от Сола Беллоу и Дж. Сэлинджера до Перси Уокера и Дэвида Фостера Уоллеса, свидетельствуют о сохраняющейся притягательности «Записок из подполья» для американских авторов, каждый из которых предлагает свою трактовку идей и образов Достоевского.

**Ключевые слова:** Ф. М. Достоевский, «Записки из подполья», литература США, русскоамериканские литературные связи, рецепция, экзистенциализм, С. Беллоу, Дж. Сэлинджер, Брет Истон Эллис, Перси Уокер, Дэвид Фостер Уоллес

**Благодарности:** Исследование выполнено при финансовой поддержке Российского фонда фундаментальных исследований (проект «"Записки из подполья" Ф. М. Достоевского и проблема "подпольного человека" в культуре Европы и Америки конца XIX — начала XX вв.» № 18-012-90044 Достоевский).

**Для цитирования:** *Панова О. Ю.* Американский «подпольный дух»: повесть Ф. М. Достоевского «Записки из подполья» и литература США второй половины XX века // Известия Саратовского университета. Новая серия. Серия: Филология. Журналистика. 2021. Т. 21, вып. 4. С. 412–419. https://doi.org/10.18500/1817-7115-2021-21-4-412-419

Статья опубликована на условиях лицензии Creative Commons Attribution 4.0 International (СС-ВҮ 4.0)

Article

American underground spirit: Dostoevsky's *Notes From Underground* and the 20<sup>th</sup> century USA literature

O. Yu. Panova

<sup>1</sup>Lomonosov Moscow State University, GSP-1 Leninskie Gory, Moscow 119991, Russia

<sup>2</sup>A. M. Gorky Institute of World Literature of the Russian Academy of Sciences, 25A Povarskaya St., Moscow 121069, Russia

Olga Yu. Panova, olgapanova65@gmail.com, https://orcid.org/0000-0002-2520-120X

**Abstract.** F. Dostoevsky's *Notes from Underground* (1864) exerted a considerable influence on American literature since 1940s. The works by outstanding authors beginning with Saul Bellow



(*Dangling Man*, 1944) or Jerome Salinger's prose and up to Bret Easton Ellis (*American Psycho*, 1991), Percy Walker, David Foster Wallace, show a persistent fascination of American writers with the novella and are based on re-reading and re-interpreting Dostoevsky's ideas, motives and imagery. **Keywords:** Fyodor Dostoevsky, *Notes from Underground*, American literature, Russian-American literary connections, reception, existentialism, Saul Bellow, Jerome Salinger, Bret Easton Ellis, Percy Walker, David Foster Wallace

**Acknowledgements:** This work was supported by the Russian Foundation for Basic Research (project "*Notes from Underground* by F. M. Dostoevsky and the problem of "underground man" in the culture of Europe and America of late XIX — early XXI centuries", No. 18-012-90044. Dostoevsky).

For citation: Panova O. Yu. American underground spirit: Dostoevsky's *Notes From Underground* and the 20th century USA literature. *Izvestiya of Saratov University. Philology. Journalism*, 2021, vol. 21, iss. 4, pp. 412–419 (in Russian). https://doi.org/10.18500/1817-7115-2021-21-4-412-419 This is an open access article distributed under the terms of Creative Commons Attribution 4.0 International License (CC-BY 4.0)

Американские литераторы, читатели и исследователи давно признали, что повесть Ф. М. Достоевского «Записки из подполья» (1864) стала в XX в. для литературы США одним из важнейших и самых влиятельных произведений мировой литературы. Как отмечал Дж. Фрэнк, «немногие сочинения современной литературы можно сравнить с "Записками из подполья" по популярности у читателей и по тому, насколько часто повесть приводят в пример как текст, открывающий глубины современного состояния духа. Термин "подпольный человек" вошел в обиход современной культуры, и этот персонаж вслед за Гамлетом, Дон Кихотом и Фаустом стал одним из величайших литературных архетипов. <...> Большинство важнейших явлений культуры XX века – ницшеанство, фрейдизм, экспрессионизм, сюрреализм, теология кризиса, экзистенциализм, - считали подпольного своим героем...»<sup>1</sup>. Однако в США повесть стала оказывать существенное воздействие на американскую литературу только во второй половине прошлого века – после Второй мировой войны.

«Записки из подполья» англоязычная читающая публика получила достаточно поздно первый перевод Ч. Дж. Хогарта вышел в Лондоне в 1913 г.<sup>2</sup>, а перевод К. Гарнет, который и стал каноническим, появился только в 1918 г. 3 – вплоть до середины XX в. англоязычные читатели по обе стороны Атлантики знакомились с повестью почти исключительно в этом переводе. Однако в первую четверть века после публикации англоязычного перевода повести она не привлекла особого внимания в литературных кругах США, и в межвоенный период ее влияние на американскую литературу было не слишком заметным. Наиболее значимыми для писателей США в это время были большие романы – «Преступление и наказание», «Братья Карамазовы», «Идиот», «Бесы»; в меньшей степени привлекали внимание ранние произведения («Бедные люди», «Двойник», «Белые ночи», «Униженные и оскорбленные») и «Записки из Мертвого дома». Конечно, мотивы и темы «Записок из подполья», а также черты «подпольного героя» обнаруживаются в американской литературе и до второй половины 1940-х, однако четко опознать и выделить их довольно сложно - воспринимаясь как в высшей степени характерные для мира Достоевского, они как бы растворяются

среди «типично-достоевских» аллюзий и реминисценций, а ими была весьма богата литература США модернистского периода: это заметно по анализу влияния Достоевского на крупных писателей первой половины ХХ в. – Т. С. Элиота<sup>4</sup>, У. Фолкнера<sup>5</sup>, Т. Драйзера, Дж. Стейнбека, Ш. Андерсона, Ф. С. Фицджеральда<sup>6</sup> и др. Ситуация радикально изменилась с 1940-х. С этого момента именно это произведение Достоевского приобрело совершенно исключительное значение для американских авторов.

Как отмечал И. Хасан в 1960-е, вопреки утверждению Хемингуэя о том, что вся современная американская литература происходит из книги Марка Твена о Гекльберри Финне, можно назвать и другой источник - «Записки из подполья»<sup>7</sup>. М. Блоштейн констатирует, что для американских авторов второй половины XX в. это произведение Достоевского было каноническим, а также классическим или культовым: «От "Болтающегося человека" (1944) Сола Беллоу до "Человека, который жил под землей" (1945) Р. Райта и "Невидимки" Р. Эллисона, от "Подземных" (1958) Джека Керуака до "Американского психопата" (1991) Брета Истона Эллиса, не счесть американских романов и новелл, которые свидетельствуют об очарованности "Записками из подполья" и о силе их влияния на писателей»<sup>8</sup>.

Присутствие «подпольного комплекса» и подпольного героя в творчестве крупнейших авторов послевоенного периода – Сола Беллоу, Джерома Сэлинджера, Нормана Мейлера, Ричарда Райта<sup>9</sup>, Ральфа Эллисона<sup>10</sup>, а также у битников<sup>11</sup> – свидетельствует о том, что в США повесть «Записки из подполья» «попала в резонанс» с экзистенциализмом и умонастроением нового «потерянного поколения» 1940–1950-х. То, что «Записки из подполья» были претекстом первого романа Сола Беллоу «Болтающийся человек» (Dangling Man, 1944), - очевидный факт, давно зафиксированный исследователями<sup>12</sup>. Известно, что внимание Беллоу к творчеству Достоевского и в том числе к этой повести был обусловлен в первую очередь русскими корнями писателя, его интересом к русской культуре, который пронизывает все творчество Беллоу, а также общением с другом детства Айзеком Розенфельдом (1918–1956) – еврейско-американским писателем, пользовавшимся заметным влиянием среди



нью-йоркских интеллектуалов. Розенфельд был страстным поклонником Достоевского и называл подпольного героя «своим святым покровителем» («patron saint»): «О Достоевском. Мы сделали из него либерала. Мы не можем принять буквальность его полярностей: в буквальном смысле Христос – и в буквальном смысле грех или зло. <...> Разрушив эту полярность, мы хотим верить, что зло заключает в себе и возможность исправления. И мы ждем от Достоевского, что он нырнет на дно морское, чтобы очистить нас и избавить от преступлений, неврозов, болезней и беспорядка, или взлетит под самые небеса <...> Нам надо увидеть Достоевского таким, каков он есть, и читать его, если только сможем, отодвинув в сторону наш собственный либерализм»<sup>13</sup>.

Часто встречающиеся в дневниках Розенфельда (которые он вел с 1941 г. до смерти) записи о Достоевском соседствуют с размышлениями о «Камю и Со», Ницше, Сартре, Вильгельме Райхе и о Христе – и картине Гольбейна (которая, как известно, завораживала Достоевского). Творчество Розенфельда также было заполнено темами и мотивами, восходящими к Достоевскому, как и многие его персонажи: так, герой рассказа Розенфельда «Рука дающего» (The Hand that Fed *Me*) Джозеф Фейгенбаум – одновременно и alter едо автора, и подпольный человек, списанный с героя Достоевского. Примечательно, что главного героя «Болтающегося человека» тоже зовут Джозеф – и это неудивительно: «Творчество Беллоу буквально "нашпиговано" отсылками к Розенфельду, который умер в 38 лет от сердечного приступа в 1956 г. ... "Ее должен был получить Айзек", - сказал Сол Беллоу, узнав, что ему дали Нобелевскую премию»<sup>14</sup>.

Сол Беллоу неоднократно говорил о важной роли Достоевского для своего творчества<sup>15</sup> – и обычно вкупе с размышлениями об экзистенциализме, Ницше, фрейдизме 16, а также с воспоминаниями о своем друге Розенфельде<sup>17</sup>. Для первого романа Беллоу «Записки из подполья» стали «канвой», на рисунок которой молодой прозаик наносит свою собственную вышивку. В романе Беллоу на повесть Достоевского указывает буквально все – от названия (особенно в его первоначальной версии – «Записки болтающегося человека») до формы повествования, от мнительного, желчного, невротичного раздвоенного героя («белая» и «черная» стороны личности Джозефа) до условий его существования (скверная комнатенка в Чикаго со злобной, глупой горничной), от схожих сюжетных ходов до системы персонажей, до обсуждаемых философских и нравственных дилемм<sup>18</sup>. Первый роман стал камертоном всего дальнейшего творчества Беллоу. Напряжение между социальностью и отчуждением, конформизмом и свободой, рациональным и иррациональным началом стало главной темой его прозы, а характерным типом – интеллектуальный, рефлексирующий герой, несущий в себе характерные генетические признаки подпольного человека. Аура «подполья» ощущается во многих романах Беллоу, особенно 1950–1960-х – «Жертва» (1947), «Гендерсон, король дождя» (1959), «Герцог» (1964), «Планета мистера Саммлера» (1970), хотя столь прямых и явных параллелей с повестью Достоевского уже не будет: элементы, воспринятые от Достоевского, позже составят единый сплав с тем, что взял Беллоу у европейского экзистенциализма, Джойса, Элиота, Д. Г. Лоуренса; это тот же самый ряд литературных интересов и предпочтений, который зафиксирован в художественных текстах и дневниках А. Розенфельда.

В отличие от Сола Беллоу, вопрос о воздействии Достоевского на творчество Нормана Мейлера еще ждет вдумчивого изучения. В посвященных ему исследованиям их знакомство с сочинениями русского классика фигурирует в качестве аксиомы; однако дальше упоминаний пока дело существенно не продвинулось. Показательно, например, что в тринадцати выпусках специализированного журнала Общества Нормана Мейлера *The Mailer Review* (осн. 2007) нет статей на тему «Мейлер и Достоевский».

Между тем для Нормана Мейлера (1923– 2007), стяжавшего в 1960-е скандальную славу опасными и шокирующими выходками и своими субверсивными и эпатажными текстами, обращение к Достоевскому, воспринятому в контексте экзистенциализма и психоанализа, было совершенно органично. Мейлеровский хипстер - «американский экзистенциалист», «философпсихопат», «ходячая философия подпольных миров американской жизни» («a working philosophy in the sub-worlds of American life» 19), описанный в эссе «Белый негр» (опубл. в журнале Dissent, 1957; вошел в сборник «Самореклама» – Advertisement for Myself, 1959), не считает нужным откладывать удовлетворение своих желаний, считаться с кем бы то ни было – вслед за подпольным героем с его «свету ли провалиться, или вот мне чаю не пить? Я скажу, что свету провалиться, а чтоб мне чай всегда пить». Через три года после выхода «Белого негра» Мейлер развивает тему потаенной, подпольной американской жизни в эссе «Супермен приходит в супермаркет» (опубл. в ноябре 1960 г. в Esquire): «После Первой мировой войны американцы стали вести двойную жизнь - и наша история разделилась на два потока – один видимый, текущий по поверхности, другой – подпольный ("underground"); есть наша политическая история – конкретная, фактическая, практическая и невероятно скучная... и есть подземный ("subterranean") поток неприкрытых, яростных, романтических одиноких вожделений, здесь концентрация насилия и экстаза, характерная для грез ("dream life") нашей нации $^{20}$ .

И лексика, и образность указывают здесь на комплекс подполья («подпольный», «подземный», «одинокие вожделения»); завершается пассаж характерной для Достоевского темой

414 Научный отдел



«преложения камней в хлебы» ценой духовного оскудения. «Dream life» можно понимать и как мечтания (ср. мечтатели у Достоевского), и как фрейдистскую грезу, сновидение. Художественным выражением этого комплекса стал роман «Американская мечта» (American Dream, 1965) – где слово «dream» тоже многозначно, где герой – раздвоенный, ощущающий внутренний разлом и из процветающего обитателя «наземного» мира стремительно превращается в хипстера, «философа-психопата». Ночной мир «Американской мечты» с ее главной темой – уходом от «верхнего», дневного внешнего мира и проникновением в подземные глубины собственного бессознательного, в психическое душевное подполье – все это прямо восходит к Достоевскому, как и характерный комплекс героя: в Стивене Роджеке соседствуют чувство униженности – и чувство личного превосходства над «всеми ими», мстительность, эгоизм – и приступы сострадания к человечеству (или к одному, конкретному человеку). Рефлексирующий интеллектуал, Роджек испытывает одновременно отвращение, презрение и зависть к людям нерассуждающим, примитивным, умеющим действовать нагло и напористо. Интересно при этом, что Мейлер использует «underground» и «subterranean» практически как синонимы – так это и у битников, и неслучайно: Мейлер, как и Сэлинджер в освоении подпольного комплекса близко подходят к той трактовке Достоевского, которая возникла в контркультуре.

Проблема «Сэлинджер и Достоевский» время от времени привлекала внимание исследователей, которые ссылаются на единственное известное свидетельство самого Сэлинджера о знакомстве с творчеством Достоевского – фразу, которую приводит У. Максвелл из интервью Сэлинджера 1951 г. в журнале клуба «Книга месяца»: «Когда писателя спрашивают о его ремесле, ему надлежит встать и громко произнести имена тех авторов, которых он любит. Я люблю Кафку, Флобера, Толстого, Чехова, Достоевского, Пруста, О'Кейси, Рильке, Лорку, Китса, Рембо, Бернса, Эмили Бронте, Джейн Остин, Генри Джеймса, Блейка, Кольриджа»<sup>21</sup>. Обращение Сэлинджера к русскому классику связывалось с духовными поисками американского писателя, с его интересом к православию - в числе прочих «восточных» религиозных практик<sup>22</sup>; однако и подпольный комплекс не был обойден вниманием. Еще в 1978 г. Лилиан Ферст была сделана попытка сопоставить «Над пропастью во ржи» и «Записки из подполья» и продемонстрировать сходство между ними<sup>23</sup> – однако эта попытка вызвала справедливый скепсис у некоторых исследователей, например у Д. Фиена<sup>24</sup>. Определенную близость между Холденом Колфилдом и подпольным рассказчиком Достоевского усматривает и И. В. Львова, указывая на присущие Холдену черты антигероя – хотя она вслед за Д. Фиеном придерживается мнения, что основным претекстом для Сэлинджера был роман «Подросток»: «Антигерой Сэлинджера явно близок антигерою "Записок из подполья", схож он и с Подростком. Его признания не менее откровенны: "Я ужасный лгун", "я трус", "я тупой", "я ничтожество", "я ненормальный", "я страшный распутник", — говорит Холден о себе. Окружающее обычно вызывает у него чувство ненависти»<sup>25</sup>.

Некоторые параллели действительно усмотреть можно (Л. Ферст указывает на повествование от первого лица, исповедальность, отчужденность, десоциализированность и эскапизм героев, их безжалостный самоанализ, нонконформизм и т.д.). Однако все же такие «типологические схождения» — слишком шаткое основание для установления отношений «текст — претекст» между двумя повестями. Гораздо более перспективным оказывается сопоставление с «Записками из подполья» двух других повестей Сэлинджера.

Убедительные доказательства знакомства Сэлинджера с «Записками из подполья» приводит Майкл Кац, указывая на то, что между текстом Сэлинджера «Симур: Введение» (1959) и повестью Достоевского очевидно сходство – в интонации, лексике и навязчивых идеях, присущих героям<sup>26</sup>. Катц усматривает аллюзию к первой фразе в повести Достоевского («Я человек больной...») в рассуждениях о художнике как «больном человеке» («Sick Man»). У Сэлинджера это словосочетание даже выделено заглавными буквами; это, как и его пояснение «человек ненормальный или, по-английски, Больной Человек», подтверждает гипотезу о том, что Сэлинджер здесь отсылает читателя к английскому переводу «Записок из подполья».

В «Симоре...» на некоторых любимых писателей и мыслителей Сэлинджера присутствуют косвенные указания — «стихотворцы, которых можно назвать настоящими Dichter» (Рильке), туберкулез (Китс), «поэт в коротких штанишках» (Рембо) и т. д. Таким указанием на Достоевского можно считать Больного Человека — «Sick Man» (Страдальца) — автохарактеристика подпольного становится у Сэлинджера «видовым обозначением» невротического художника и квалифицирует (в духе фрейдизма) творческий дар как болезнь.

Все исследователи, интересовавшиеся темой «Сэлинджер и Достоевский», обязательно упоминают эпизод из рассказа «Дорогой Эсме – с любовью и мерзостью» (*To Esme* – with Love and Squalor, опубл. The New Yorker, 1950, 18 апреля), поскольку в нем упоминаются и цитируются «Братья Карамазовы». Однако аллюзии к Достоевскому этой цитатой в рассказе не ограничиваются. Несомненно, к подпольному комплексу Достоевского восходит сочетание трогательности и «мерзости» ("squalor"), которое так привлекает и интересует Эсме, «холодную натуру», вырабатывающую в себе способность к состраданию. Эсме просит повествователя написать для нее рассказ; и в ответ на эту просьбу как раз и сле-



дует история о «больном человеке» — сержанте Иксе, книге Геббельса и двух надписях на ней (в том числе из Достоевского), и эту историю повествователь определяет как мерзостную и одновременно трогательную; в финале, когда приводится письмо Эсме, выясняется, что рассказчик и больной сержант Икс — один и тот же человек. Таким образом, Сэлинджер прибегает к приему исповедального повествования героя о прошлом — опыте, который был одновременно трогательным и «мерзким» — парадокс, характерный для подпольного комплекса.

Повышенный интерес к «Запискам из подполья» в 1940—1960-х, возникший на фоне интеллектуальной моды на экзистенциализм и рождения контркультуры, спровоцировал в 1960-е появление целого ряда новых переводов повести (до сих пор известной только в классическом переводе К. Гарнет) — Р. Мэтлоу (1960), Д. Магаршака (1961), Э. Макэндрю (1961), С. Шишкоффа (1969), что, в свою очередь, по принципу «бумеранга» привело к еще большему росту интереса к произведению, которое в довоенные годы воспринималось как периферийное и малозначительное по сравнению с большими романами.

Отголоски и реминисценции, которые могут восходить к повести Достоевского, в изобилии присутствуют в литературе этого периода. Упомянем лишь некоторые - те, что встречаются у авторов, влияние на которых Достоевского является установленным, документально подтвержденным фактом. Это, например, Сильвия Плат, специально интересовавшаяся творчеством Достоевского и посвятившая свою студенческую дипломную работу «Двойнику» и «Братьям Карамазовым»<sup>27</sup>. Впоследствии этот опыт пригодился ей для создания автобиографического романа «Под стеклянным колпаком» (The Bell Jar, 1963): его автобиографичная героиня Эстер изучает в колледже Толстого и Достоевского; в ее образе соприсутствуют черты нескольких героев Достоевского – в том числе Аркадия Долгорукова и подпольного парадоксалиста<sup>28</sup>. «Эстер признается, что она ужасная лгунья (история с мистером Манци), называет себя подлой обманщицей (история с Бадди). Нелицеприятные признания, даже саморазоблачения, как уже было сказано, свойственны и героям, и антигероям Достоевского, подпольному человеку, Аркадию и т.д. Героиня Плат сбирает в себя черты антигероини. Одна из черт антигероев Достоевского - неспособность к диалогу и в то же время желание общения. Отсюда и одиночество. Стеклянный колпак – это и символ изолированности человека в обществе»<sup>29</sup>.

Сохраняется и восходящая к Фолкнеру традиция обращения к Достоевскому и в южном романе, ярким примером чего служат произведения Уокера Перси (Walker Percy, 1916–1990), жизнь и творчество которого связаны с Алабамой и Луизианой. Обстоятельства его биографии буквально подталкивали его в мир Достоевского. Отец будущего писателя покончил с собой, мать погибла в автокатастрофе, не справившись с управлением, - а, возможно, это было самоубийство. Перси, врач по образованию, серьезно интересовался психоанализом, намеревался стать психиатром, но был вынужден оставить профессию после того, как в анатомическом театре заразился туберкулезом – еще одной болезнью «в духе Достоевского». Перси также был увлечен экзистенциализмом, преклонялся перед Фолкнером; весь этот комплекс отразился в его первом, самом знаменитом романе «Киноман» (Moviegoer, 1961). Как сформулировал сам писатель, своей главной темой он сделал «потерянность человека в современную эпоху» $^{30}$ . Главный герой и нарратор этого исповедального романа, игрок на бирже, молодой человек Джек «Бинкс» Боллинг, ощущает изоляцию, отчуждение, которые связаны с распадом семейных уз, с психологической травмой, полученной им во время Корейской войны. Он существует между фантазиями и явью; его пристрастие к кино – это и форма эскапизма, и стимул для рефлексии, философствования, которым он предается, бродя по улицам Нового Орлеана. Из всех героев Перси этот персонаж ближе всех стоит к подпольному рассказчику Достоевского<sup>31</sup>. В следующих романах Перси – «Последний джентльмен» (The Last Gentleman, 1966), «Любовь среди руин» (Love in the Ruins, 1971) – прочитываются аллюзии соответственно к «Идиоту» и «Бесам», а в герое его четвертого романа «Ланселот» (Lancelot, 1977) адвокате Ланселоте Ламаре, который убивает свою жену и постепенно сходит с ума, сочетаются черты трех героев Достоевского - Раскольникова, подпольного и Ивана Карамазова. Роман написан от первого лица и представляет собой фантасмагорический калейдоскоп размышлений, фантазий, галлюцинаций и признаний Ланселота. Сходство с Лизой из «Записок...» можно усмотреть в Анне – пациентке психиатрической клиники, жертве насильника, помещенной в соседнюю палату с Ланселотом<sup>32</sup>.

Элементы подпольного комплекса критики опознавали и у Ф. Рота – писателя, внимательно читавшего Достоевского и размышлявшего над его феноменом<sup>33</sup>. «Случай Портного» (Portnoy's Complaint, 1969) - исповедальный роман, само название которого (букв. «Жалоба Портного») отсылает к признаниям подпольного с его обвинениями и претензиями к окружающему миру. Герой-повествователь у Рота – невротик, раздвоенный, страдающий и рефлексирующий, одержимый противоположными импульсами: здесь и своеволие, и комплекс вины, и бунтарство, и чувство униженности, и аморализм, и сентиментальность. Рот, считавший Достоевского жестоким талантом, глубоким психологом, изучавшим мрачные бездны человеческой души<sup>34</sup>, тем менее, восприимчив и к комическому дару русского классика: в своем романе Рот педалирует

416 Научный отдел



трагикомическую сторону «подполья». Многие критики описывали комплекс подполья у Рота как типичную еврейскую тему — еврей как подпольный человек, чужой в обществе, изгой, обреченный на одиночество и отчуждение<sup>35</sup>. Однако тема романа Рота в то же время архетипична и для американской литературной традиции: борьба за свободу личности, за утверждение идентичности, стремление взять свою судьбу в собственные руки. И. В. Львова усматривает в образе Алекса Портного черты, роднящие его и с подпольным героем Достоевского, и с его мечтателями, и с Раскольниковым<sup>36</sup>.

Для новейшего литературного поколения США повесть «Записки из подполья» сохраняет свою притягательность: совершенно очевидно, что после пика интереса к ней, пришедшегося на середину века, она окончательно вошла в число канонических текстов Достоевского. Для таких писателей, как Дэвид Фостер Уоллес, Джонатан Френзен, Брет Истон Эллис, Достоевский стал «отцовской фигурой», во многом определившей проблематику и эмоциональную доминанту их творчества, причем «Записки из подполья» понимаются ими как текст, ключевой для понимания души/психики современного человека.

Вслед за Норманом Мейлером, уроженец Калифорнии Брет Истон Эллис (Bret Easton Ellis, р. 1964) исследует американское «психическое подполье» и глубокую схизму американской жизни. Третий роман Эллиса «Американский психопат» (American Psycho, 1991) стал самым известным его произведением; популярность его увеличила экранизация М. Хэррон (2000). Претекстом для него послужили «Записки из подполья». Множественные параллели между повестью Достоевского и романом Эллиса бросаются в глаза – это и эпиграфы, взятые из «Записок...», и организация повествования, и система персонажей, и образ главного героя, и воздействие на читателя. «Нельзя отрицать, что "Американский психопат" – это неприятное чтение. Полагаю, что и "Записки из подполья", откуда взята большая часть эпиграфов для романа, должно быть, были таким же неприятным чтением в свое время»<sup>37</sup>. Повествователем является главный герой Патрик Бейтмен, ведущий двойную жизнь – процветающего банкира с Уолл-стрит и серийного убийцы-маньяка. Его повествование представляет собой по большей части поток сознания, изредка сменяющийся обращениями к читателю, и передает прогрессирующее душевное расстройство героя. Обилие противоречий и парадоксов позволяет квалифицировать Бейтмена как «ненадежного рассказчика». Указав на очевидное сходство с «Записками...», Р. Цаллер также проводит параллели между Бейтменом и другими героями Достоевского (Ставрогин, Раскольников) и делает вывод: «Таким образом, цитируя Достоевского, Эллис совершает полный круг, поскольку именно у Достоевского

впервые возникла идея показать в литературе социопата в его исторической конкретности»<sup>38</sup>.

Дэвид Фостер Уоллес (1962–2008), философ по образованию, католик и университетский профессор, вошел в литературу в конце 1980-х. Его творчество рецензенты и исследователи относят к пост-постмодернистской «новой искренности» («New Sincerity») или «истерическому реализму» («hysteric realism»). Стремясь стать по ту сторону иронии и имморализма, характерных для постмодернистской «метафикциональности», Уоллес опирается на Достоевского. Так, в его монументальном философском романе «Бесконечная шутка» (Infinite Jest, 1996) главным претекстом являются «Братья Карамазовы» 39 (именно из этого романа взяты литературные прототипы братьев Инкаденсо). А свое знаменитое эссе «Достоевский Джозефа Фрэнка» (1996) с комментариями к книге Дж. Фрэнка «Достоевский: удивительные годы, 1865–1871» (Dostoevsky: The Miraculous Years, 1865–1871, Princeton University Press, 1995) Уоллес начинает с «Записок из подполья». Он отмечает парадоксальность этого текста, сочетающего универсальное послание и глубокую укорененность в эпохе; однако из описания «тогдашней эпохи», которое дает Уоллес, очевидна проекция на постмодернистскую современность: «"Записки из подполья" Достоевского и его рассказчика нельзя по-настоящему понять, ничего не зная об интеллектуальном климате России 1860-х, особенно веяний, связанных с утопическим социализмом, атеизмом и утилитаризмом, которые были модными в среде русской радикальной интеллигенции; это была идеология, которую Достоевский ненавидел со всей страстностью, на которую был способен только Достоевский»<sup>40</sup>.

Уоллес подчеркивает повышенную эмоциональность, искренность героев Достоевского («это персонажи, которые, впадая в ярость, размахивают кулаками, называют друг друга мерзавцами, набрасываются друг на друга. В их репликах столько восклицательных знаков, что сейчас такое можно встретить только в комиксах». Говоря о персонажах русского писателя, Уоллес выделяет еще один парадокс: «Главное в персонажах Достоевского, что они живут... Лучшие из них живут внутри нас, они поселяются в нас навечно после первой же нашей встречи с ними <...>. При этом персонажи Достоевского, не переставая быть живыми людьми, представляют идеологию и философию своего времени: Раскольников – "разумный эгоизм" 1860-х, Мышкин – мистическую христианскую любовь, Подпольный человек – влияние позитивизма на русский характер <...>».

Достоевский был Уоллесом не только прочитан — он был «вчитан» в жизнь, в судьбу. Персонажи Достоевского действительно «жили в нем» — и среди них подпольный герой: однокурсники Уоллеса в Университете Аризоны прозвали его «Подпольным героем Достоевского»



(«Dostoevsky's Underground Man»), «явно ощущая их сходство»<sup>41</sup>. В комментарии № 21 к книге Дж. Фрэнка о Достоевском Уоллес пишет: «Должно ли меня ввергать в депрессию то, что молодой Достоевский был точь-в-точь как нынешние молодые американские авторы, или это должно приносить облегчение? Изменится ли это когданибудь?». «Одержимость Достоевским» свойственна и другу Уоллеса Джонатану Френзену, в творчестве которого Россия и русская литература занимают совершенно особое место.

Почетное место, которое повесть «Записки из подполья» заняла в американском каноне Достоевского, объясняет обилие современных переводов – за последние полвека (1970–2015) их было издано одиннадцать, в том числе ставшие популярными у англоязычных читателей переводы Мирры Гинзбург (1974), Пивера-Волохонской (1993), Бориса Хакима (2009). Повесть была включена в канон не сразу - вначале она долго оставалась на периферии, и в литературе, создававшейся до Второй мировой войны, довольно сложно отделить аллюзии и реминисценции к «Запискам...» от отсылок к Достоевскому вообще и особенно к его большим романам. Однако в 1940–1960-е гг. на фоне интеллектуальной моды на экзистенциализм повесть оказалась в числе самых востребованных и цитируемых произведений Достоевского; подпольный комплекс и подпольный герой как архетип четко опознаются в текстах американских авторов 1940–1960-х. В последней трети XX столетия, когда «Записки из подполья» прочно входят в число канонических для США текстов Достоевского, снова наблюдается процесс растворения образа подполья и типа подпольного героя в «дискурсе Достоевского» – однако по сравнению с довоенной ситуацией происходит перестановка акцентов: теперь подпольный комплекс ощущается не как периферия, но как ядро, квинтэссенция художественного мира Достоевского. Можно констатировать, что за век, прошедший с момента появления первого англоязычного перевода, рецепция повести в американской литературе прошла полный цикл и вышла на новый виток спирали.

## Примечания

- Frank J. Dostoevsky: The Years of Ordeal. Princeton, NJ: Princeton University Press, 1983. P. 310.
- <sup>2</sup> Cm.: Dostoevsky F. Letters from the Underworld and Other Tales / transl. C. J. Hogarth. London: JM Dent & Sons, 1913.
- <sup>3</sup> Cm.: Dostoevsky F. White Nights and Other Stories / transl. C. Garnett. New York: The Macmilllan Company, 1918.
- 4 См.: Ушакова О. Ф. М. Достоевский и Т. С. Элиот : формы репрезентации и парадоксы интерпретации // Литературоведческий журнал. 2014. № 34. С. 35–49 ; Романов Ю. О традициях Ф. М. Достоевского в творчестве У. Фолкнера // Ученые записки Петрозаводского государственного университета. Филологические науки. 2015. № 5. С. 52–56.

- 5 См.: Сохряков Ю. Традиции Достоевского в восприятии Т. Вулфа, У. Фолкнера и Д. Стейнбека // Достоевский. Материалы и исследования. Т. 4 / ред. Г. М. Фридлендер. Л.: Наука, 1980. С. 144–158.
- 6 См.: Сохряков Ю. Творчество Ф. М. Достоевского и реалистическая литература США 20–30-х годов XX века (Т. Драйзер, Ш. Андерсон, Ф. Скотт Фицджеральд) // Достоевский. Материалы и исследования. Т. 3. / ред. Г. М. Фридлендер. Ленинград: Наука, 1978, С. 243–254.
- <sup>7</sup> Cm.: *Hassan I.* Radical Innocence: Studies in the Contemporary American Novel. Princeton, NJ: Princeton University Press, 1961. P. 24.
- <sup>8</sup> Bloshteyn M. The Making of a Counter Culture Icon. Henry Miller and Dostoevsky. Toronto: Toronto University Press, 2007. P. 139–140.
- <sup>9</sup> См.: Панова О. Афроамериканские «записки из подполья»: к вопросу о роли наследия Достоевского в творчестве Ричарда Райта // Литература двух Америк. 2019. С. 1–14. URL: http://litda.ru/index.php/ru/ onlajn-publikatsii/176-2019-god-2 (дата обращения: 10.08.2021).
- 10 Cm.: Cash E. The Narrators in *Invisible Man* and *Notes from the Underground*: Brothers in Spirit // College Language Association Journal. 1973. № 4 (16). P. 504–507.
- 11 См.: Львова И. Ф. М. Достоевский и американский роман 1940–1960-х годов. Петрозаводск: Изд-во ПетрГУ, 2008.
- <sup>12</sup> CM.: Kulshrestha C. The Making of Saul Bellow's Fiction: Notes from the Underground // American Studies International. 1981. Vol. 19, № 2. P. 48–56.
- 13 *Shechner M.* The Journals of Isaac Rosenfeld. Introduction // Salmagundi. 1980. № 47–48. P. 30, 36–37.
- <sup>14</sup> Zipperstein S. Isaac Rosenfeld, Saul Bellow, Friendship and Fate // New England Review. 2009. Vol. 30, № 1. P. 10.
- 15 См. например: *Boyers R*. Moving Quickly: An Interview with Saul Bellow // Salmagundi. 1995. № 7 (106). Р. 32–53.
- <sup>16</sup> Cm.: Galloway D. An Interview with Saul Bellow // Audit-Poetry. 1963. № 3. P. 19–23.
- <sup>17</sup> Cm.: Harper G. The Art of Fiction: Saul Bellow // Paris Review. 1966. Vol. 9, № 36. P. 48–73.
- <sup>18</sup> Подробнее см.: *Бронич М.* «Болтающийся человек» Сола Беллоу и «Записки из подполья» Ф. М. Достоевского // Вестник Вятского государственного гуманитарного университета. 2008. № 4 (2). С. 160–164.
- <sup>19</sup> Mailer N. The White Negro. Superficial Reflections on the Hipster // Dissent. 1957. URL: https://www.dissentmagazine.org/online\_articles/the-white-negro-fall-1957 (дата обращения: 10.04.2021).
- <sup>20</sup> Mailer N. Superman Comes to the Supermart // Esquire. 1960. November 1. URL: http://classic.esquire.com/article/1960/11/1/superman-comes-to-the-supermart (дата обращения: 10.04.2021).
- $^{21}\,\,$  The Book-of-the-Month Club News. July 1951. P. 6.
- <sup>22</sup> См.: Осипова Э. Сэлинджер, Достоевский и восточнохристианская традиция // Литература двух Америк. 2018. № 4. С. 184–194. https://doi.org/0.22455/2541-7894-2018-4-184-194
- <sup>23</sup> CM.: Furst L. Dostoyevsky's Notes from Underground and Salinger's The Catcher in the Rye // Canadian Review of Comparative Literature. 1978. Vol. 5, № 1. P. 72–85.

418 Научный отдел



- <sup>24</sup> CM.: Fiene D. J. D. Salinger and The Brothers Karamazov: A Response to Horst-Jurgen Gerigk's 'Dostojewskis Jungling und Salingers The Catcher in the Rye' // Dostoevsky Studies. 1987. № 4. P. 171.
- <sup>25</sup> *Львова И*. Указ. соч. С. 244.
- <sup>26</sup> Cm.: Katz M. R. The Fiery Furnace of Doubt // Southwest Review. 2012. № 4 (97). P. 539.
- <sup>27</sup> Cm.: *Plath S.* A Study of Double in Two Dostoevsky's Novels. Smith College, 1965.
- <sup>28</sup> Cm.: Lameyer G. The Double in Sylvia Plath The Bell Jar // Sylvia Plath: The Woman and the Work / ed. by E. Butcher. New York: Dodd, Medd, 1985. P. 143–165.
- <sup>29</sup> *Львова И*. Указ. соч. С. 260.
- 30 Kimball R. Existentialism, Semiotics and Iced Tea: Review of Conversations with Walker Percy // New York Times. 1985. August 4.
- <sup>31</sup> Cm.: Wilson Hooten J. Walker Percy, Fyodor Dostoevsky, and the Search for Influence. Cleveland, OH: Ohio State University Press, 2017. P. 41–58.
- <sup>32</sup> CM.: Desmond J. Fyodor Dostoevsky, Walker Percy and the Demonic Self // The Southern Literary Journal. 2012. Vol. 44, № 2. P. 88–107. https://doi.org/10.1353/ slj.2012.0005
- 33 Cm.: Girgus S. Portnoy's Prayer: Philip Roth and the American Unconsciousness // Philip Roth's Portnoy's

- Complaint. Philadelphia, PA: Chelsea House Publishers, 2004. P. 43–60.
- <sup>34</sup> Cm.: Conversations with Philip Roth. Jackson, MS: University Press of Mississippi, 1992. P. 54, 87, 247.
- 35 Cm.: Girgus S. The Jew as an Underground Man // Philip Roth. New Haven, CT: Yale University Press, 1986. P. 163–175.
- <sup>36</sup> См.: *Львова И*. Указ. соч. С. 266–288.
- 37 Zaller R. «American Psycho», American Censorship, and the Dahmer Case // Revue française d'études américaines. № 57. «Cinéma américain: aux marches du paradis». 1993. Juillet. P. 320.
- <sup>38</sup> Ibid. P. 321.
- <sup>39</sup> Cm.: *Jacobs T.* The Brothers Incandenza: Translating Ideology in Fyodor Dostoevsky's *The Brothers Karamazov* and David Foster Wallace's *Infinite Jest* // Texas Studies in Literature and Language. 2007. Vol. 49, № 3. P. 265–292. https://doi.org/10.1353/tsl.2007.0014
- Wallace D. Feodor's Guide: Joseph Frank's Dostoevsky // Village Voice. 1996. 4 July. URL: https://www.villagevoice. com/2019/07/04/feodors-guide-joseph-franks-dostoevsky/ (дата обращения 10.04.2021). Далее все цитаты из эссе Д. Ф. Уоллеса приводятся по этому источнику.
- <sup>41</sup> Thompson L. Global Wallace. David Foster Wallace and World Literature. New York; London, etc.: Bloomsbury Publ., 2017. P. 98.

Поступила в редакцию 28.08.2021, после рецензирования 01.09.2021, принята к публикации 13.09.2021 Received 28.08.2021, revised 01.09.2021, accepted 13.09.2021